
Haya, Juwika Afrita, Muhamad Yazid Bustomi     ! Analisis Klaim Al-Ghazali tentang Tindakan Allah 

 

Progresif – Media Publikasi Ilmiah  56 
 

p-ISSN: 2337-599X.  
e-ISSN: 2776-6799 

 

Analisis Klaim Al-Ghazali tentang Tindakan Allah dalam 'Al-Iqtisad 

fi al-I'tiqad': Kajian terhadap Bantahan atas Pemikiran Mu'tazilah 

  
 
 

Haya 

hayaudin1974@gmail.com  

STIB Banyuwangi, Indonesia 

 

Hosaini 

Hosaini2612@gmail.com  

Universitas Bondowoso 

 

Juwika Afrita  

wika.juwika21@mhs.uinjkt.ac.id 

Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia 
 

Muhamad Yazid Bustomi 
muhamad.yazidbustomi21@mhs.uinjkt.ac.id  

Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia 
 
 

 
Abstract 

Imam Al-Ghazali, whose full name is Abu Hamid bin Muhammad bin Ahmad Al-
Ghazali, is a prominent figure in Islamic philosophy and theology who was born in 
450 AH near Thus, Khurasan, Islamic Republic of Iraq. His important work, "Al-
Iqtisad fi al-I'tiqad" (Balance in Belief), provides an in-depth view of Allah's actions, 
while also being a critical response to Mu'tazilite rationalist thought. This research 
aims to analyze al-Ghazali's claims regarding Allah's actions and discuss his 
refutation of Mu'tazilah arguments which emphasize rationality and justice in Divine 
actions. Al-Ghazali argued that Allah has absolute freedom and his actions are not 
bound by human understandings of justice and rationality. In contrast, the 
Mu'tazilites argued that every action of Allah must be in accordance with the 
principles of justice that can be understood by human reason. This research uses 
text and context analysis to explore al-Ghazali's argumentative methods and their 
impact on the theological debates of his time, as well as to understand their 
relevance in Islamic theological discourse. The results of the research show that 
according to al-Ghazali, God can burden humans with something they are unable to 
do, which is different from the Mu'tazilah view which rejects this concept. The 
Mu'tazilites emphasized that God should not burden humans with something beyond 

mailto:hayaudin1974@gmail.com
mailto:Hosaini2612@gmail.com
mailto:wika.juwika21@mhs.uinjkt.ac.id
mailto:muhamad.yazidbustomi21@mhs.uinjkt.ac.id


Haya, Juwika Afrita, Muhamad Yazid Bustomi     ! Analisis Klaim Al-Ghazali tentang Tindakan Allah 

 

Progresif – Media Publikasi Ilmiah  57 
 

their abilities, because this is considered unfair and destructive. This research 
provides in-depth insight into al-Ghazali's theological position in defending the 
doctrine of the Ahlus Sunnah wal Jamaah from the Mu'tazilite rationalist challenge. 

Keywords: Al-Iqtisad fi al-I'tiqad, Al-Ghazali, Tindakan-Tindakan Allah, Mu'tazilah 
 

Abstrak 
Imam Al-Ghazali, bernama lengkap Abu Hamid bin Muhammad bin Ahmad Al-

Ghazali, adalah tokoh terkemuka dalam filsafat dan teologi Islam yang lahir pada 

tahun 450 H di dekat Thus, Khurasan, Republik Islam Irak. Karya pentingnya, "Al-

Iqtisad fi al-I'tiqad" (Keseimbangan dalam Keyakinan), memberikan pandangan 

mendalam tentang tindakan-tindakan Allah, sekaligus menjadi respons kritis 

terhadap pemikiran rasionalis Mu'tazilah. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 

klaim al-Ghazali mengenai tindakan-tindakan Allah dan membahas bantahannya 

terhadap argumen-argumen Mu'tazilah yang menekankan rasionalitas dan keadilan 

dalam tindakan Ilahi. Al-Ghazali berargumen bahwa Allah memiliki kebebasan 

mutlak dan tindakannya tidak terikat oleh pemahaman manusia tentang keadilan dan 

rasionalitas. Sebaliknya, Mu'tazilah berpendapat bahwa setiap tindakan Allah harus 

sesuai dengan prinsip-prinsip keadilan yang dapat dipahami oleh akal manusia. 

Penelitian ini menggunakan analisis teks dan konteks untuk mengeksplorasi metode 

argumentasi al-Ghazali dan dampaknya pada perdebatan teologis pada masanya, 

serta untuk memahami relevansinya dalam diskursus teologi Islam. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa menurut al-Ghazali, Tuhan dapat membebani manusia dengan 

sesuatu yang tidak mampu mereka lakukan, yang berbeda dengan pandangan 

Mu'tazilah yang menolak konsep tersebut. Mu'tazilah menegaskan bahwa Tuhan 

tidak boleh membebani manusia dengan sesuatu yang di luar kemampuan mereka, 

karena hal tersebut dianggap tidak adil dan merusak. Penelitian ini memberikan 

wawasan mendalam tentang posisi teologis al-Ghazali dalam mempertahankan 

doktrin Ahlus Sunnah wal Jamaah dari tantangan rasionalis Mu'tazilah. 

Kata Kunci : Al-Iqtisad fi al-I'tiqad,  Al-Ghazali, Tindakan-Tindakan Allah, Mu'tazilah 
 
 

PENDAHULUAN 
Imam Al-Ghazali memiliki 

nama lengkap Abu Hamid bin 

Muhammad bin Ahmad Al-Ghazali. 

Al-Ghazali lahir di kota kecil yang 

terletak di dekat Thus, provinsi 

Khurasan, Republik Islam Irak 

pada thun 450 H  (Artika et al., 

2023). Abu Hamid Muhammad al-

Ghazali, seorang tokoh terkemuka 

dalam filsafat dan teologi Islam, 

yang telah memberikan kontribusi 

yang signifikan terhadap 

pemahaman dan pengembangan 

doktrin Islam ortodoks melalui 

karya-karyanya. Salah satu 

karyanya yang paling menonjol 

adalah "Al-Iqtisad fi al-I'tiqad" 

(Keseimbangan dalam Keyakinan), 

di mana ia menguraikan 

pandangannya tentang tindakan-

tindakan Allah. Karya ini tidak 

hanya berfungsi sebagai panduan 

teologis bagi para pengikut Ahlus 

Sunnah wal Jamaah, tetapi juga 

sebagai respons kritis terhadap 

pemikiran rasionalis Mu'tazilah .  

Mu'tazilah, sebagai salah 

satu aliran teologi Islam yang 



Haya, Juwika Afrita, Muhamad Yazid Bustomi     ! Analisis Klaim Al-Ghazali tentang Tindakan Allah 

 

Progresif – Media Publikasi Ilmiah  58 
 

menekankan rasionalitas dan 

keadilan, berpendapat bahwa 

setiap tindakan Allah harus sesuai 

dengan prinsip-prinsip keadilan 

dan dapat dipahami oleh akal 

manusia (Muhammad Zaky Dhiyaul 

Haq et al., 2024). Mereka menolak 

konsep bahwa Allah bisa 

melakukan tindakan yang tampak 

tidak adil atau tidak rasional 

menurut standar manusia. 

Sebaliknya, al-Ghazali 

menegaskan bahwa Allah memiliki 

kebebasan mutlak dan bahwa 

tindakan-Nya tidak dapat dibatasi 

oleh pemahaman manusia tentang 

keadilan dan rasionalitas. 

Penelitian ini bertujuan untuk 

menganalisis klaim al-Ghazali 

tentang tindakan-tindakan Allah 

sebagaimana yang diuraikan 

dalam "Al-Iqtisad fi al-I'tiqad" dan 

untuk mengkaji bantahannya 

terhadap argumen-argumen 

Mu'tazilah. Dengan 

mengeksplorasi metode 

argumentasi yang digunakan oleh 

al-Ghazali, penelitian ini akan 

menyelidiki bagaimana ia 

membangun posisi teologisnya dan 

bagaimana hal ini berdampak pada 

perdebatan teologis pada 

masanya. Artikel ini bertujuan 

untuk memberikan wawasan yang 

lebih mendalam tentang dinamika 

antara pemikiran al-Ghazali dan 

Mu'tazilah serta kontribusinya 

terhadap perkembangan teologi 

Islam. 

Dengan menggunakan 

analisis terhadap teks dan konteks, 

penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan pemahaman yang 

lebih komprehensif tentang posisi 

teologis al-Ghazali dan 

relevansinya dalam diskursus 

teologi Islam. Kajian ini juga akan 

menyoroti pentingnya pemikiran al-

Ghazali dalam mempertahankan 

doktrin Ahlus Sunnah wal Jamaah 

dari tantangan rasionalis yang 

diajukan oleh Mu'tazilah. 

Kajian Konseptual 

Penelitian ini untuk 

mengungkapkan dan menganalisis 

klaim al-Ghazali tentang tindakan-

tindakan Allah dalam kitab "Al-

Iqtisad fi al-I'tiqad" dan mengkaji 

bantahannya terhadap pemikiran 

Mu'tazilah. Untuk memberikan 

landasan yang kuat bagi analisis 

ini, referensi yang relevan 

digunakan untuk menjelaskan 

konteks historis dan teologis dari 

kajian ini, serta pandangan-

pandangan kunci yang 

mempengaruhi diskursus sebagai 

berikut: 

Zainimal (2021) dalam 

artikelnya "Mu’tazilah dalam 

Lintasan Sejarah Pemikiran Islam" 

memberikan gambaran 

komprehensif tentang 

perkembangan pemikiran 

Mu'tazilah dalam sejarah Islam. 

Mu'tazilah dikenal dengan 

penekanan mereka pada 

rasionalitas dan keadilan Tuhan, 

serta keyakinan bahwa tindakan 



Haya, Juwika Afrita, Muhamad Yazid Bustomi     ! Analisis Klaim Al-Ghazali tentang Tindakan Allah 

 

Progresif – Media Publikasi Ilmiah  59 
 

Tuhan harus sesuai dengan 

prinsip-prinsip moral yang dapat 

dipahami oleh akal manusia. 

Pandangan ini menjadi landasan 

utama bagi kritik mereka terhadap 

konsep kebebasan mutlak Tuhan 

sebagaimana yang diajukan oleh 

al-Ghazali (Zainimal, 2021). 

Sariah (2009) dalam 

"Tinjauan Tentang Hubungan 

Tentang Kehendak Tuhan Dengan 

Keadilan Tuhan" menyoroti 

bagaimana Mu'tazilah melihat 

hubungan antara kehendak Tuhan 

dan keadilan. Menurut Mu'tazilah, 

Tuhan selalu bertindak adil dan 

keadilan ini haruslah dapat 

dipahami dan diterima oleh akal 

manusia. Argumen ini menjadi 

salah satu titik utama yang 

dibantah oleh al-Ghazali, yang 

berpendapat bahwa keadilan 

Tuhan tidak harus tunduk pada 

pemahaman manusia dan bahwa 

Tuhan memiliki kebebasan mutlak 

dalam tindakan-Nya. 

Haq et al. (2024) dalam 

"Mutazilah: Diantara Kebebasan 

Berfikir Dan Kehendak Tuhan" 

menyoroti bagaimana Mu'tazilah 

menekankan pentingnya 

kebebasan berpikir dalam 

memahami kehendak Tuhan. 

Mereka percaya bahwa manusia 

harus menggunakan akal untuk 

memahami prinsip-prinsip keadilan 

dan tindakan Tuhan. Hal ini 

bertentangan dengan pandangan 

al-Ghazali yang menekankan 

keterbatasan akal manusia dalam 

memahami sepenuhnya kehendak 

Tuhan (Muhammad Zaky Dhiyaul 

Haq et al., 2024). 

Syadzili (2015) dalam "Teori 

Atom menurut Asy’ariyyah" 

menguraikan pandangan 

Asy'ariyyah tentang tindakan 

Tuhan, yang lebih dekat dengan 

pandangan al-Ghazali. Asy'ariyyah 

menekankan bahwa semua 

tindakan terjadi sesuai kehendak 

mutlak Tuhan, dan manusia tidak 

memiliki kapasitas untuk 

mempengaruhi atau memahami 

sepenuhnya rencana ilahi. 

Pandangan ini mendukung klaim 

al-Ghazali bahwa Tuhan memiliki 

kebebasan mutlak dalam setiap 

tindakan-Nya (Syadzili, 2015). 

Rustiawan (2019) dalam 

"Perspektif tentang Makna Baik 

dan Buruk" mengeksplorasi 

perbedaan pandangan tentang 

konsep baik dan buruk antara 

berbagai aliran teologi Islam, 

termasuk Mu'tazilah dan Ahlus 

Sunnah wal Jamaah. Bagi 

Mu'tazilah, baik dan buruk dapat 

ditentukan melalui akal manusia, 

sementara bagi al-Ghazali dan 

Asy'ariyyah, baik dan buruk 

sepenuhnya ditentukan oleh 

kehendak Tuhan, yang tidak selalu 

dapat dipahami oleh akal manusia 

(Pendidikan et al., 2015). 

HK (2020) dalam 

"KEBEBASAN KEHENDAK 

DALAM AL-QUR’AN: STUDI 

TAFSIR MU’TAZILAH" 

menekankan interpretasi Mu'tazilah 



Haya, Juwika Afrita, Muhamad Yazid Bustomi     ! Analisis Klaim Al-Ghazali tentang Tindakan Allah 

 

Progresif – Media Publikasi Ilmiah  60 
 

tentang kebebasan kehendak 

manusia dalam konteks Al-Qur’an. 

Mereka percaya bahwa manusia 

memiliki kebebasan untuk memilih 

tindakannya sendiri, yang 

merupakan manifestasi dari 

keadilan Tuhan. Al-Ghazali 

menolak pandangan ini dengan 

menyatakan bahwa semua 

tindakan manusia sudah ditentukan 

oleh kehendak Tuhan (Muhammad 

& Hk, 2020). 

Kotimah et al. (2016) dalam 

"Aswaja (Ahlus Sunnah Wal 

Jama’ah)" menjelaskan prinsip-

prinsip dasar doktrin Ahlus Sunnah 

wal Jamaah, yang diikuti oleh al-

Ghazali. Doktrin ini menekankan 

bahwa Tuhan memiliki kebebasan 

mutlak dan tindakan-Nya tidak 

harus sesuai dengan standar 

keadilan manusia. Pandangan ini 

menegaskan posisi al-Ghazali 

dalam menolak klaim Mu'tazilah 

tentang rasionalitas tindakan 

Tuhan. 

Wan Ali (2004) dalam 

"Konsep perbuatan Allah (Af ‘al 

Allah) dalam pemikiran Islam, 

pengaruh dan kesannya kepada 

pemikiran umat Islam di Malaysia" 

membahas bagaimana konsep 

perbuatan Allah mempengaruhi 

pemikiran umat Islam. Analisis ini 

membantu memahami bagaimana 

klaim al-Ghazali tentang tindakan 

Allah dapat diterima dan 

diinterpretasikan dalam berbagai 

konteks budaya dan intelektual. 

Fathurrozak (1998) dalam 

disertasinya "STRUKTUR DAN 

METODE ILMU KALAM AL-

GHAZALI DALAM KITAB AL-

IQTISAD FI AL-I'TIQAD" 

memberikan analisis mendalam 

tentang metode yang digunakan al-

Ghazali dalam karya ini. Penelitian 

ini menguraikan bagaimana al-

Ghazali membangun argumennya 

secara sistematis untuk 

membantah pemikiran Mu'tazilah 

dan mempertahankan doktrin 

Ahlus Sunnah wal Jamaah. 

Referensi-referensi tersebut 

mengemukan landasan konseptual 

yang kuat untuk memahami 

perdebatan teologis antara al-

Ghazali dan Mu'tazilah serta 

memberikan wawasan yang lebih 

mendalam tentang posisi teologis 

al-Ghazali dalam konteks sejarah 

dan perkembangan pemikiran 

Islam. 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan 

pendekatan literatur sebagai 

metode utamanya. Metode ini 

melibatkan pengumpulan, analisis, 

dan interpretasi teks-teks yang 

relevan untuk memahami klaim-

klaim al-Ghazali tentang tindakan-

tindakan Allah dalam kitab "Al-

Iqtisad fi al-I'tiqad" dan 

bantahannya terhadap pemikiran 

Mu'tazilah. Adapun langkah-

langkah metodologis yang akan 

dilakukan dalam penelitian ini 

adalah sebagai berikut: 



Haya, Juwika Afrita, Muhamad Yazid Bustomi     ! Analisis Klaim Al-Ghazali tentang Tindakan Allah 

 

Progresif – Media Publikasi Ilmiah  61 
 

Pengumpulan Sumber Primer dan 

Sekunder,a. Sumber Primer: Teks 

asli "Al-Iqtisad fi al-I'tiqad" oleh al-

Ghazali, termasuk terjemahan dan 

edisi-edisi kritis yang tersedia.b. 

Sumber Sekunder: Literatur 

akademis yang membahas 

pemikiran al-Ghazali, teologi 

Mu'tazilah, dan konteks historis 

serta intelektual dari perdebatan 

ini. Ini mencakup buku, artikel 

jurnal, disertasi, dan karya-karya 

ulama lainnya. 

2. Kajian Tekstual c. Analisis Isi: 

Melakukan analisis mendalam 

terhadap isi Al-Iqtisad fi al-I'tiqad 

untuk mengidentifikasi dan 

memahami klaim al-Ghazali 

tentang tindakan-tindakan Allah. D. 

Kontekstualisasi Historis: 

Menempatkan teks dalam konteks 

historis dan intelektualnya untuk 

memahami latar belakang serta 

tujuan al-Ghazali dalam menulis 

karyanya. E. Identifikasi Argumen: 

Mengidentifikasi argumen utama 

yang digunakan al-Ghazali dalam 

membantah pemikiran Mu'tazilah. 

Komparasi Pemikiran a. 

Perbandingan Teologis: 

Membandingkan pandangan al-

Ghazali dengan pandangan 

Mu'tazilah terkait tindakan-tindakan 

Allah. Ini termasuk 

membandingkan prinsip-prinsip 

keadilan dan rasionalitas yang 

dipegang oleh kedua aliran. B. 

Analisis Argumentatif: 

Mengevaluasi kekuatan dan 

kelemahan argumen yang diajukan 

oleh al-Ghazali dan Mu'tazilah 

dalam perdebatan teologis ini. 

Sintesis dan Interpretasi a. Sintesis 

Temuan: Mengintegrasikan 

temuan-temuan dari analisis isi dan 

komparasi pemikiran untuk 

mendapatkan pemahaman yang 

komprehensif tentang posisi al-

Ghazali. B. Interpretasi Teologis: 

Menafsirkan implikasi teologis dari 

klaim dan argumen al-Ghazali 

terhadap perkembangan teologi 

Islam secara keseluruhan. 

Metode literatur ini memungkinkan 

peneliti untuk menggali secara 

mendalam klaim-klaim teologis dan 

argumentatif al-Ghazali serta 

mengkontekstualisasikannya 

dalam sejarah pemikiran Islam, 

memberikan wawasan yang lebih 

luas dan mendalam tentang 

perdebatan yang ada. 

 
PEMBAHASAN 

Penelitian yang berjudul 

“Analisis Konsep Af’al Al-‘Ibad 

dalam Pengurusan Bencana 

Wabak Covid-19 Menurut 

Perspektif Ahli Sunnah Wal 

Jamaah” Penelitian tersebut tidak 

memberikan informasi yang cukup 

jelas atau rinci tentang pendapat 

Ahli Sunnah terkait perbuatan Allah 

dan perbuatan manusia. 

Penjelasan yang lebih mendalam 

tentang konsep ini, termasuk 

pandangan yang lebih terperinci 

dari para ulama Ahli Sunnah, dapat 

membantu pembaca memahami 



Haya, Juwika Afrita, Muhamad Yazid Bustomi     ! Analisis Klaim Al-Ghazali tentang Tindakan Allah 

 

Progresif – Media Publikasi Ilmiah  62 
 

perspektif mereka dengan lebih 

baik. Kemudian lebih banyak 

kutipan dari sumber-sumber yang 

relevan dapat memberikan 

pemahaman yang lebih 

komprehensif tentang pandangan 

Ahli Sunnah terhadap hubungan 

antara perbuatan Allah dan 

perbuatan manusia dalam konteks 

seperti penularan wabak COVID-

19.  

 

Tuhan Membebani Hamba 

dengan Sesuatu yang Tidak 

Mampu Dilakukan 

 Al Ghazali atas dasarnya 

sebagai penganut Ahlussunnah 

wal Jamaah berpendapat 

bahwasanya Tuhan berhak 

membebani (taklif) sesuatu pada 

hambanya baik yang seorang 

hamba mampu melakukannya 

maupun tidak mereka mampu. 

Klaim ini berbeda dengan 

beberapa aliran akidah lain dalam 

diskursus kajian keislaman. 

Sebagai contoh kalangan 

Maturdiyyah yang menganggap 

bahwa Tuhan mustahil membebani 

sesuatu kepada hamba-Nya atas 

perkara-perkara yang tak 

dikuasainya, baik secara akal 

maupun nash (dalil). Mereka 

menolak mengatakan bahwa hal 

tersenut tidak mungkin terjadi 

secara mustahil (muhal) 

dikarenakan membatasi gerak 

Tuhan. Mereka berpendapat 

bahwa kalau Tuhan melakukan 

perkara seperti itu, berarti Tuhan 

berbuat sia-sia sementara 

perlakuan sia-sia pada segala 

sesuatu yang dinisbahkan kepada 

Tuhan adalah kemustahilan. 

 Pandangan kalangan 

Mu'tazillah yang berpendapat 

bahwa Tuhan tidak boleh 

membebani segala sesuatu 

kepada hamba-Nya atas apa yang 

tidak mereka kuasai, mereka 

berbeda dengan Maturidiyyah 

tentang tidak bolehnya perkara ini. 

Menurut Muktazillah, jika Tuhan 

berperilaku seperti itu, maka Tuhan 

dengan sendirinya buruk terhadap 

hamba-Nya. Hal demikian 

menjadikan perlakuan Tuhan ini 

dianggap fasid (rusak) dan 

merupakan sebuah kejahatan. 

Lebih ekstrem dari alasan yang 

digunakan oleh kelompok 

Maturidiyyah. 

 Pendapat lain dari 

pandangan sebagian besar 

Asy'ariyyah yang berpendapat 

bahwa Tuhan boleh saja 

membebani kepada hamba segala 

sesuatu yang hamba mampu 

maupun yang tidak mampu. Inilah 

yang diyakini dan coba diuraikan 

oleh Imam al Ghazali dalam 

pembahasan Klaim Kedua tentang 

Af'aalullah (Perbuatan-perbuatan 

Tuhan) dalam kitabnya. 

Argumentasi Ahlussunnah wal 

Jamaah 

 Pandangan Ahlussunnah 

yang mengatakan bahwa Tuhan 



Haya, Juwika Afrita, Muhamad Yazid Bustomi     ! Analisis Klaim Al-Ghazali tentang Tindakan Allah 

 

Progresif – Media Publikasi Ilmiah  63 
 

boleh membebani hamba tentang 

apa yang tidak mereka kuasai 

berpijak dan bertumpu pada makna 

hakikat atau esensial dari beban 

(taklif) itu sendiri. 

 Pandangan Ahlussunnah 

mengatakan hakikat paling 

esensial dari taklif adalah Kalam 

atau suatu ungkapan. Ketika 

berbicara tentang suatu ungkapan 

dapat dianalisis ada beberapa hal 

penting yang memutarinya; 

pemberi taklif, objek taklif, dan apa 

yang dibebankan. Dalam konteks 

ini, yang bertindak sebagai 

pemberi taklif atau sumber dari 

kalam itu sendiri adalah Tuhan 

Yang Maha Esa (mukallif) yang 

disyaratkan bahwa diri-Nya harus 

dipastikan bisa berkalam. Syarat ini 

otomatis terpenuhi karena salah 

satu sifat wajib dari-Nya adalah 

Tuhan Berkalam (mutakallim). 

 Kemudian yang kedua 

adalah objek taklif yang berarti 

mereka yang menerima seruan-

seruan dalam kehidupan, dalam 

kata lain seorang hamba. Mereka 

pun mempunyai syarat untuk dapat 

memahami pembebanan ini, yaitu 

mampu memahami suatu 

ungkapan. Maka tidak ada 

pembebanan yang ditujukan 

kepada benda-benda mati, 

ataupun hamba yang tidak dapat 

memahaminya seperti anak kecil 

atau orang gila. 

Menurut al Ghazali 

merupakan bagian dari khithab, 

suatu pidato, ceramah, maupun 

pesanan. Maka dari itu, kalam 

mempunyai kaitan yang erat 

dengan isi atau apa yang 

dibebankan (mukallaf bihi) karena 

hanya dengan itu suatu 

pembebanan bisa dipahami. Syarat 

utamanya adalah isi dari 

pembebanan tersebut dapat 

dipahami saja tanpa perlu 

mengurusi apakah isi dari 

pembebanan tersebut dapat 

dilaksanakan atau tidak, karena 

sejatinya kembali pada awal bahwa 

hakikat kalam adalah ungkapan.  

 Secara sederhana bahwa 

ketika ada suatu pembicaraan di 

mana ada pembicara, lawan 

bicara, dan objek atau isi dari 

pembicaraan maka terjadilah di 

dalamnya suatu proses yang 

kemudian menghasilkan sesuatu 

yang disebut iqtidha' (keperluan) 

tanpa memahami lebih lanjut 

apakah iqtidha' tersebut dapat 

dilaksanakan atau tidak. Karena 

selama semua piranti di atas 

sampai, maka sampai pula iqtidha' 

tersebut. 

 Iqtidha' (keperluan) atau 

hasil dari suatu ungkapan yang 

terjadi kemudian dibagi lebih lanjut 

menjadi tiga kategori berdasarkan 

dan disandarkan pada tingkat 

derajat tingkatannya masing-

masing. Dari yang lebih tinggi 

kepada yang rendah disebut 

pembebanan (taklif), dari yang 

setara derajatnya disebut iltimas, 

dan dari yang rendah derajatnya 



Haya, Juwika Afrita, Muhamad Yazid Bustomi     ! Analisis Klaim Al-Ghazali tentang Tindakan Allah 

 

Progresif – Media Publikasi Ilmiah  64 
 

kepada yang lebih tinggi disebut 

permohonan atau doa. 

 Secara sederhana, 

penjelantahan tentang penjelasan 

Imam al Ghazali di atas dapat 

dipahami bahwa dengan 

menggunakan kerangka berpikir 

seperti di bawah ini: 

 

 

 حجية أهل السنة والجماعة )معظم الأشاعرة(

 

 

 

 

 

 

Gambar. Kerangka berpikir 

pemahaman 

 

Bantahan Mu'tazillah & 

Sanggahan al Ghazali 

 Kelompok Mu'tazillah yang 

sedari awal menolak klaim ini 

memberontak dengan memberikan 

beberapa alasan yang mereka 

gunakan untuk menghancurkan 

klaim Alhlussunnah yang 

dijelaskan oleh al Ghazali di atas. 

 Batahan Pertama, mereka 

berpikiran jikalau Tuhan 

membebani sesuatu kepada 

hamba atas apa yang tidak dia 

kuasai maka tidak masuk akal dan 

tidak dapat digambarkan 

bagaimana perumpamaannya. 

Bahkan mereka berpandangan 

bahwa hal tersebut mustahil 

adanya percampuran yang terjadi 

antara hitam dan putih. 

Jika Tuhan berlaku seperti 

itu, Dia secara tidak langsung 

berlaku buruk dan tidak adil dan ini 

menyalahi salah satu asas 

Mu'tazillah yang mewajibkan 

Tuhan berlaku adil serta 

mewajibkan Tuhan untuk tidak 

berlaku buruk pada ciptaan-Nya. 

 Menjawab pemikiran 

Mu'tazillah ini, al Ghazali 

mengumpamakan dengan perintah 

yang dilakukan seorang majikan 

kepada budaknya yang lumpuh 

untuk berdiri dan berlari. Pada 

dasarnya, manusia diciptakan 

dapat berdiri dan kemudian berlari 

namun hal ini bisa hilang lantaran 

beberapa sebab dan faktor lain. 

Jikalau ditinjau dengan 

menggunakan pendekatan teori 

Ghazali seperti yang telah 

dijabarkan di atas, perintah majikan 

kepada budaknya yang lumpuh itu 

sah-sah saja dan itu benar dan 

bisa terjadi karena pada dasarnya 

budak tersebut memang harusnya 

bisa berdiri dan berlari. Namun, 

terkait nantinya seorang budak ini 

mampu atau tidak melakukannya, 

itu permasalahan yang lain. 

 Kaitannya apakah jika 

Tuhan membebani kepada hamba 



Haya, Juwika Afrita, Muhamad Yazid Bustomi     ! Analisis Klaim Al-Ghazali tentang Tindakan Allah 

 

Progresif – Media Publikasi Ilmiah  65 
 

sesuatu yang tidak bisa 

dilakukannya itu termasuk perilaku 

yang buruk, itu kembali lagi kepada 

bagaimana cara kita berpikir dan 

merenung. Ada kalanya sesuatu 

yang kita pandang buruk tidak bisa 

kita samakan dengan pandangan 

Tuhan bahwa sesuatu itu memang 

buruk, karena bisa jadi sebaliknya 

dan kita tidak tahu-menahu akan 

rahasia di balik itu atau dengan 

kata lain, tidak segala sesuatu 

yang buruk bagi kita, buruk juga 

bagi Tuhan. 

 Bantahan Kedua, dalam 

taklif atau pembebanan itu tidak 

ditemukan faedah (karena mungkin 

sesuatu tersebut tidak bisa 

dilaksanakan dan lain sebagainya) 

maka Tuhan telah melakukan 

suatu kesia-siaan dalam 

perilakunya. Sedangkan sesuatu 

yang sia-sia bagi Tuhan itu 

mustahil adanya. 

 Dalam hal ini al Ghazali 

menggaris bawahi bahwa ketika 

Tuhan membebani kepada hamba 

yang tidak mereka mampu maka 

itu tidak berfaedah dan akan sia-

sia. Ghazali mencoba menguraikan 

dan menjelaskan dengan 

menyebutkan dan menceritakan 

tentang kejadian-kejadian zaman 

dahulu, bahkan zaman nabi dan 

disebutkan dalam Alquran sebagai 

penguat akan adanya nash yang 

jelas bahwa terdapat sesuatu yang 

menurut kita sia-sia perlakuannya 

namun tidak bagi Tuhan (karena 

telah termaktub dalam Alquran 

akan kebenarannya). 

 Sebagai contoh al Ghazali 

menjelaskan kisah di mana ada 

perintah dari Tuhan kepada 

Ibrahim untuk menyembelih putra 

semata wayangnya guna 

mendekatkan diri kepada Tuhan. 

Namun apa yang terjadi 

selanjutnya? Perintah Tuhan 

kepada Ibrahim untuk 

menyembelih putranya tersebut 

tiba-tiba dihapus tatkala pisau 

sudah berada di tengkuk leher 

Ismail. Tuhan menghapus 

(merevisi) perintah-Nya dengan 

menyuruh Ibrahim untuk mengganti 

Ismail dengan domba yang sudah 

Tuhan persiapkan. 

 Contoh lain yang mana 

peristiwa ini terjadi pada zaman 

nabi di mana pamannya sendiri, 

Abu Thalib yang melindungi dia 

dalam berdakwah dan 

memperjuangkan agama Islam 

namun tetap meninggal dalam 

kekufuran. Khittab yang diterima 

oleh Nabi adalah untuk 

menyebarluaskan dan 

memperkenalkan Islam sebagai 

satu-satunya agama yang benar, 

namun yang di lain sisi Tuhan juga 

sudah menuliskan dalam Kitab 

Suci-Nya bahwa pamannya ini 

sekalipun tidak akan menerima dan 

masuk ke dalam Islam seolah-olah 

khittab yang diterima Nabi berlaku 

sia-sia jika disandingkan dengan 

permasalahan paman beliau ini. 



Haya, Juwika Afrita, Muhamad Yazid Bustomi     ! Analisis Klaim Al-Ghazali tentang Tindakan Allah 

 

Progresif – Media Publikasi Ilmiah  66 
 

 Dari sini terlihat sekiranya al 

Ghazali ingin menjelaskan bahwa 

semua perbuatan yang dilakukan 

oleh Tuhan tidak mungkin berlaku 

tanpa faedah atau hanya kesia-

siaan belaka. Ada kalanya faedah 

itu tidak bisa kita lihat sebagai 

hamba dengan segala 

keterbatasan yang kita miliki, 

namun dilihat dari sisi ketuhanan. 

Selain itu beliau juga menjelaskan 

bahwa faedah itu ada kalanya 

bukan berarti kita harus melakukan 

apa yang diperintahkan dan atau 

ketika kita melakukannya maka 

tumbuhlah di sana ganjaran atau 

pahala, tidak! Adanya perintah dari 

Tuhan itu sendiri dengan segala 

piranti yang meliputinya dalam satu 

pembebanan itu juga termasuk 

bagian dari faedah, terlepas dari 

hal tersebut dapat dilakukan atau 

tidak. 

  Al Ghazali juga 

menyinggung tentang perkataan 

Mu'tazillah yang mengatakan 

bahwa perlakuan sia-sia yang 

Tuhan lakukan merupakan suatu 

kemustahilan. Pandangan ini 

merupakan hal yang rancu 

menurut al Ghazali. Karena pada 

dasarnya pemutlakan pandangan 

tersebut kepada Tuhan bukan 

merupakan suatu kemustahilan lagi 

namun merupakan sesuatu yang 

memang tidak ada dasarnya dan 

tidak bisa disandingkan dengan 

Tuhan. 

 Dengan melihat berbagai 

penjabaran yang dikatakan al 

Ghazali untuk menepis bantahan-

bantahan Mu'tazillah telah jelas 

benar bahwa memang tidak bisa 

kiranya sesuatu yang sia-sia itu 

dinisbahkan kepada Tuhan 

bagaimanapun keadaannya, 

karena secara tidak langsung dan 

tanpa perlu disebut pun Tuhan 

tidak pernah melukakan suatu 

kesia-siaan dalam setiap tingkah 

lakunya. 

Klaim Muktazilah Terkait Siksaan 

Allah 

 Muktazilah mengenai 

keadilan, manusia memiliki 

kebebasan dalam segala 

perbuatannya. Oleh karena itu, jika 

manusia berbuat baik maka Allah 

wajib memberinya pahala dan 

sebaliknya jika manusia berbuat 

salah maka Allah wajib memberi 

siksaan. Inilah yang dimaksud oleh 

Mu’tazilah keadilan Tuhan. Mereka 

berpendapat:  

1) Tuhan menguasai kebaikan 

serta tidak menghendaki 

keburukan.  

2) Manusia bebas berbuat dan 

kebebasan itu karena qudrat 

(kekuasaan) yang dijadikan Tuhan 

pada diri manusia. 3) Makhluk 

diciptakan Tuhan atas dasar 

hikmah kebijaksanaan.  

4) Tuhan tidak melarang atas 

sesuatu kecuali terhadap yang 

dilarang dan tidak menyuruh 

kecuali yang diperintahkan-Nya.  



Haya, Juwika Afrita, Muhamad Yazid Bustomi     ! Analisis Klaim Al-Ghazali tentang Tindakan Allah 

 

Progresif – Media Publikasi Ilmiah  67 
 

5) Kaum Mu’tazilah tidak mengakui 

bahwa manusia itu memiliki qudrat 

dan iradat, tetapi qudrat dan iradat 

itu hanya merupakan pinjaman 

belaka.  

6) Manusia dapat dilarang atau 

dicegah untuk melakukan qudrat 

dan iradat. 

Prinsip janji dan ancaman 

yang difahamkan kaum Mu’tazilah 

adalah untuk membuktikan 

keadilan Tuhan sehingga manusia 

dapat merasakan balasan Tuhan 

atas segala perbuatannya. (Q.S. 

Az Zalzalah (99) : 7-8). Ajarannya 

adalah:1. Orang mukmin yang 

berdosa besar lalu wafat sebelum 

tobat ia tidak akan mendapat 

ampunan Tuhan. 2. Di akhirat tidak 

akan ada syafaat sebab syafaat 

berlawanan dengan wa’ad dan 

wa’id (janji dan ancaman). 3. 

Tuhan akan membalas kebaikan 

manusia yang telah berbuat baik 

dan akan menjatuhkan siksa 

terhadap manusia yang melakukan 

kejahatan. (Q.S Al Humazah (104): 

1-9)  

Ajaran tersebut sangat erat 

hubungannya dengan ajaran ke 

dua, janji dan ancaman 

menunjukkan bahwa Tuhan maha 

adil dan maha bijaksana, Tuhan 

tidak akan melanggar janji-Nya 

sendiri, yaitu dengan memberi 

pahala surga bagi orang orang 

yang berbuat baik dan mengancam 

dengan siksa neraka atas orang 

yang durhaka. Begitu juga dengan 

janji Tuhan untuk mengampuni 

bagi orang orang yang berbuat 

dosa tetapi ia bertaubat. Hal ini 

sesuai dengan prinsip keadilan 

siapapun berbuat baik akan dibalas 

dengan kebaikan dan siapapun 

bernuat jahat akan dibalas dengan 

siksaan yang sangat pedih. 

Dengan demikian pelaku 

dosa besar tidak beriman dan oleh 

karena itu tidak dapat masuk 

surga. Tempat satu satunya ialah 

neraka. Tetapi tidak adil kalau ia 

dalam neraka mendapat siksaan 

yang sama berat dengan kafir, 

maka pelaku dosa besar akan 

masuk neraka tetapi kemudian 

mendapat siksaan yang lebih 

ringan. Setiap pelaku dosa besar 

menduduki posisi tengah diantara 

posisi mukmin dan posisi kafir. Jika 

meninggal dunia sebelum bertobat 

maka ia dimasukkan ke dalam 

neraka tapi siksaannya lebih ringan 

dari siksaan orang orang kafir. 

Klaim Ahlussunnah Terkait 

Siksaan Kepada Seorang Hamba 

Orang yang mati sesudah 

melakukan satu dosa di aritara 

dosa-dosa besar -selain yang 

dapat menjadikan kafir- dengan 

tanpa menganggap halal dan dia 

belum bertaubat dari dosanya itu 

maka urusannya di akhirat nanti 

terserah kepada Allah. Maka 

tidaklah kita memastikan bahwa 

dia akan dapat ampunan agar 

dosa-dosa itu tidaklah berada pada 

hukum mubah. Dan tidak pula kita 

memastikan bahwa dia akan dapat 



Haya, Juwika Afrita, Muhamad Yazid Bustomi     ! Analisis Klaim Al-Ghazali tentang Tindakan Allah 

 

Progresif – Media Publikasi Ilmiah  68 
 

siksaan karena jaiz bagi Allah 

mengampuni dosa selain kafir. 

Apabila diperkirakan bahwa 

dia akan memperoleh siksaan di 

neraka maka kita dapat 

memastikan bahwa dia tidak kekal 

di dalamnya. Inilah pendapat Ahlul 

Hak yang berdalilkan dengan 

beberapa ayat dan Hadis yang 

menunjukkan bahwa orang-orang 

mukmin itu akan masuk surga 

dengan pasti, seperti firman Allah: 

يَرَه   خَيْرًا  ةٍ  ذَرَّ مِثقَْالَ  يعَْمَلْ   = فمََنْ 

"Barangsiapa melakukan amal 

kebaikan meski hanya seberat biji 

sawi maka dia akan melihatnya. 

Dan sabda Nabi :    ََّّالل إلََِّ  إِلهََ  لََ  قاَلَ  مَنْ 

الْجَنَّةَ   Barangsiapa yang" = دَخَلَ 

mengucapkan laa ilaaha illallah 

maká dia akan masuk surga". 

Dan seseorang itu apabila 

sudah masuk surga maka tidaklah 

dia akan masuk neraka. Allah 

berfirman:  َخْرَحِين بمِ  مِنْهَا   = وَمَاه مْ 

"Mereka sekali-kali tidak akan 

dikeluarkan dari dalam surga". (al-

Hiir: 48) 

Mengazab sebagian orang 

secara umum di antara pelaku-

pelaku kemaksiatan yang telah 

melakukan satu dosa besar 

dengan tanpa takwil yang 

membuatnya teranggap uzur dan 

ia mati tanpa bertaubat adalah 

wajib menurut syara'. 

Berbeda halnya dengan 

orang yang melakukaan dosa kecil 

atau melakukan dosa besar 

dengan adanya takwil seperti yang 

terjadi pada para pelaku kudeta 

yang memberikan takwil 

(penjelasan) terhadap tindakan 

mereka atau melakukan dosa 

besar tanpa takwil namun mati 

sesudah bertaubat, maka 

mengazab mereka ini tidaklah 

terhukum wajib. 

Yang dimaksud dengan 

"sebagian" adalah sekelompok 

orang dari setiap jenis kemaksiatan 

walaupun hanya satu orang seperti 

para pezina, pelaku bunuh diri, 

peminum khamar dan yang 

seumpamanya. Maka wajib 

meluluskan ancaman pada 

sekelompok orang dari setiap jenis 

kemaksiatan meskipun hanya satu 

orang. Ini menurut golongan 

Maturidiyah yang berpendapat 

bahwa tidak boleh menyalahi 

ancaman. 

Sedangkan menurut 

Asyairah, menyalahi ancaman itu 

hukumnya boleh karena ancaman 

itu didasarkan kepada masyi'ah 

(kehendak Allah) dan ini adalah 

adat orang yang mulia karena jika 

orang yang mulia berkata: "Jika 

Zaid berbuat begini, aku akan 

menyiksanya", maka maksud yang 

sesungguhnya adalah "akan 

menyiksanya jika aku mau". 

Dengan demikian maka 

menurut Asyairah tidaklah wajib 

mengazab sebagian pelaku 

kemaksiatan karena bolehnya 

menyalahi ancaman. 



Haya, Juwika Afrita, Muhamad Yazid Bustomi     ! Analisis Klaim Al-Ghazali tentang Tindakan Allah 

 

Progresif – Media Publikasi Ilmiah  69 
 

Klaim membahas tentang “ apakah 

Allah bisa berlaku dzolim? “ 

Sebagaimana dalam Al-Qur’an 

surah Fussilat: 46 

مٍ لِلْعبَيِدِ ؟ وَمَا رَبُّكَ بظَِ  لََّّ  

“ Tuhanmu sama sekali tidak 

mendzalimi hamba-hamba Nya “ 

Adapun Dzalim dihapuskan dari 

sifat salbiyah Allah dengan cara 

sudah ditetapkan. 

Sifat Salbiyah Allah ini menafikan 

dr segala sifat dzolim. 

Kedzaliman hanya bisa terjadi 

seseorang dapat melakukan 

Tindakan, yang mana bisa 

merugikan orang lain, dan hal itu 

tidak terjadi dalam تعالى الله   atau حق 

jika ada perintah Allah yang 

bertentangan dengan manusia, 

maka tidak mungkin manusia 

menjadi dzalim apabila melakukan 

perintah Allah SWT. 

Jadi asal mula bolehnya 

dzolim bagi Allah, itu tidak pernah 

ada sama sekali, maka tidak butuh 

menafikannya (karena yang tidak 

ada, tidak butuh ditiadakan). 

Sebagaimana tidak butuh 

menafikan sifat lupa pada tembok 

misalnya.. sebab, tembok tidak 

mempunyai sifat lupa. 

Dzolim dapat (terhapus) dengan 

cara mendapatkan ganjaran; a. 

Kedzaliman bisa hilang, jika 

melakukan ganjaran yang setimpal. 

B. Seuatu tidak dikatakan dzolim 

apabila sesuatu itu milik hart akita 

sendiri. C. Sesuatu bisa dikatakan 

dzolim apabila kita melakukan 

semena-mena atas harta atau 

sesuatu yang bukan milik kita.d. 

Sesuatu tidak dikatakan dzolim, 

apabila sesuatu itu milik kita 

sendiri. Kecuali yang bertentangan 

dengan syariat. 

Klaim bantahan muktazilah

 Menurut Muktazilah Allah 

bisa berbuat Dzolim tetapi Alllah 

tidak mau berbuat dzolim. 

Allah memerintahkan untuk 

berbuat kebaikan, tetapi Allah tidak 

mendukung kebaikan kebaikan itu 

(tidak menurunkan nabi dsb). Maka 

menurut muktazilah, itu dzolim. 

Allah bisa dan mampu, tapi tidak 

akan melakukannya. 

antara pandangan mereka dan 

pandangan Mu'tazilah sebagai 

catatan tambahan. Jadi, argumen 

yang menyatakan bahwa Allah 

tidak mungkin melakukan 

ketidakadilan tidak perlu disangkal 

terhadap-Nya, karena asalnya 

adalah bahwa Allah sebagai 

pemilik kekuasaan mutlak tidak 

mungkin melakukan ketidakadilan. 

Oleh karena itu, tidak perlu 

membahas kemungkinan Allah 

melakukan ketidakadilan, sama 

seperti tidak perlu membahas 

kemungkinan tidak memperhatikan 

dinding, misalnya. 

Sanggahan Ahlussunah atas 

muktazilah 

Menurut Ahlussunah bahwa 

dzolilm adalah melakukan sesuatu 



Haya, Juwika Afrita, Muhamad Yazid Bustomi     ! Analisis Klaim Al-Ghazali tentang Tindakan Allah 

 

Progresif – Media Publikasi Ilmiah  70 
 

yang bukan miliknya. Untuk itu lah, 

Apabila Allah memuliakan ahli 

maksiat atau sebaliknya, menyiksa 

untuk ahli taat, maka itu tidak 

dzolim menurut Ahlussunah. 

Sebab, الملكالله ملك    (semua milik 

Allah sendiri). 

Allah tidak dapat dianggap tidak 

adil karena Dia tidak terbatas oleh 

keterbatasan semacam itu. Dalam 

konteks kekuasaan Nya, Dia tidak 

dapat disalahkan atas kekurangan 

yang timbul karena keterbatasan 

makhluk atau kondisi yang tidak 

memungkinkan. Pernyataan ini merujuk pada pendapat dari kalangan Matridiyyah dari kalangan Ahlus Sunnah 

 Bagi Ahlus Sunnah wal 
Jama'ah, penciptaan kejahatan 
adalah mungkin karena manusia 
diberi kebebasan oleh Allah, dan 
kebebasan itu sendiri 
memungkinkan adanya kesalahan. 
Dalam hal ini, manusia 
bertanggung jawab atas pilihannya, 
dan kejahatan adalah konsekuensi 
dari kebebasan tersebut. Ini juga 
diperkuat oleh ayat Al-Qur'an yang 
menyatakan bahwa kebaikan 
datang dari Allah, sedangkan 
kejahatan datang dari manusia 
sendiri. 
 

KESIMPULAN  
Kesimpulannya, penelitian ini 

mengungkapkan bahwa Imam Al-

Ghazali, melalui karyanya "Al-

Iqtisad fi al-I'tiqad," secara tegas 

menolak pandangan rasionalis 

Mu'tazilah mengenai tindakan-

tindakan Allah. Al-Ghazali 

menegaskan bahwa Allah memiliki 

kebebasan mutlak dalam 

tindakannya, yang tidak dapat 

diukur oleh standar keadilan dan 

rasionalitas manusia. Dalam 

konteks ini, al-Ghazali menyatakan 

bahwa Allah bisa saja membebani 

manusia dengan tugas yang di luar 

kemampuan mereka, berbeda 

dengan pandangan Mu'tazilah 

yang menganggap hal tersebut 

tidak adil dan merusak. Melalui 

analisis teks dan konteks, 

penelitian ini menunjukkan bahwa 

argumentasi al-Ghazali 

memberikan kontribusi signifikan 

terhadap diskursus teologis pada 

masanya dan memperkuat posisi 

teologis Ahlus Sunnah wal Jamaah 

dalam menghadapi tantangan 

pemikiran rasionalis Mu'tazilah. 

 
DAFTAR PUSTAKA 
 

Artika, L., Rabbani, M. Y., 

Nafis, M. R. R., Siregar, N., & 

Gusnanda, I. (2023). Biografi 

Tokoh Tasawuf Al-Ghazali. Jurnal 

Kajian Penelitian Pendidikan dan 

Kebudayaan, 1(2), 29-55. 

Badhrulhisham, A., & 

Dzulkarnain, M. F. S. (2020). 

Analisis Konsep Af’al Allah dan 

Af’al al-‘Ibad dalam Pengurusan 

Bencana Wabak Covid-19 Menurut 

Perspektif Ahli Sunnah Wal 

Jamaah. Jurnal Maw'izah, 3(1), 84-

91. 

FATHURROZAK, N. (1998). 

STRUKTUR DAN METODE ILMU 

KALAM AL-GHAZALI DALAM 

KITAB AL-IQTISAD FI AL-I'TIQAD 



Haya, Juwika Afrita, Muhamad Yazid Bustomi     ! Analisis Klaim Al-Ghazali tentang Tindakan Allah 

 

Progresif – Media Publikasi Ilmiah  71 
 

(Doctoral dissertation, UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta). 

Haq, M. Z. D., Ramadhan, 

B., Salsabila, D. A., Firmansyah, S. 

S., Azahra, N., & Parhan, M. 

(2024). Mutazilah: Diantara 

Kebebasan Berfikir Dan Kehendak 

Tuhan. Jurnal Riset Rumpun 

Agama dan Filsafat, 3(1), 207-216. 

Hilyah, A. (2021). Mudah 

Belajar Aqidah Islam. GUEPEDIA. 

HK, M. R. (2020). KEBEBASAN 

KEHENDAK DALAM AL-QUR’AN: 

STUDI TAFSIR MU’TAZILAH. el-

Umdah, 3(2), 189-200. 

Kotimah, K. H. U. S. N. U. 

L., PAI, P. S. P. A. I., & 

ISLAMMUHAMMADIYAH, S. T. A. 

(2016). Aswaja (Ahlus Sunnah Wal 

Jama’ah). manajemen pendidikan 

Islam, STAIM Tulungagung. 

Nofal, N. (1993). al-Ghazali. 

PROSPECTS-UNESCO, 23, 519-

519. 

 Rustiawan, H. (2019). Perspektif 

tentang Makna Baik dan Buruk. 

Geneologi PAI: Jurnal Pendidikan 

Agama Islam, 6(2), 132-141. 

Sariah, S. (2009). Tinjauan 

Tentang Hubungan Tentang 

Kehendak Tuhan Dengan Keadilan 

Tuhan. TOLERANSI: Media Ilmiah 

Komunikasi Umat Beragama, 1(1), 

47-54. 

Siregar, U. H. (2023). 

Konsep Iman dan Kufur Menurut 

Mu’tazilah Analisis Buku Teologi 

Islam Harun Nasution. ANWARUL, 

3(4), 918-934. 

 

Hosaini, H., & Akhyak, A. (2024). 

Integration of Islam and Science in 

Interdisciplinary Islamic 

Studies. Jurnal Kepemimpinan dan 

Pengurusan Sekolah, 9(1), 24-42. 

Ruzakki, H. (2021). PENGEMBANGAN 

PEMBELAJARAN FIQIH 

DENGAN MODEL 

COOPERATIVE LEARNING 

KELAS III MADRASAH 

IBTIDAIYAH SALAFIYAH 

SYAFI'IYAH SUKEREJO. JOEL: 

Journal of Educational and 

Language Research, 1(2), 175-192. 

Hosaini, H., Ni'am, S., & Mahtum, R. 

(2023, December). Penguatan Nial-

Nilai Moderasi Melalui Konsep 

Islam Rahmatan Lil Alamin di Era 

Four Point Zero. In Proceedings of 

Annual Conference for Muslim 

Scholars (Vol. 7, No. 1, pp. 85-93). 

Safitri, M. N., Heryandi, M. T., 

Muzammil, M., Waziroh, I., Hosaini, 

H., & Arifin, M. S. (2022). 

Menanamkan Nilai Nilai Qur'ani 

dalam Membangun Karakter 

Santri. Edukais: Jurnal Pemikiran 

Keislaman, 6(2), 40-52. 

Pathollah, A. G., & Hosaini, H. (2023). 

Aktualisasi Panca Kesadaran Santri 

dalam Moderasi Islam Pendidikan 

Pesantren. Edukais: Jurnal 

Pemikiran Keislaman, 7(1), 79-98. 

Maktumah, L., Minhaji, M., & Hosaini, H. 

(2023). Manajemen Konflik: Sebuah 

Analisis Sosiologis dalam 

Pengembangan Pendidikan 

Islam. Attractive: Innovative 

Education Journal, 5(2), 684-699. 

Hosaini, H. (2017). Integrasi Konsep 

Keislaman Yang Rahmatan Lil 



Haya, Juwika Afrita, Muhamad Yazid Bustomi     ! Analisis Klaim Al-Ghazali tentang Tindakan Allah 

 

Progresif – Media Publikasi Ilmiah  72 
 

‘Alamin Menangkal Faham 

Ekstremisme Sebagai Ideologi 

Beragama Dalam Bingkai Aktifitas 

Kegiatan Keagmaan Mahasiswa Di 

Kampus Universitas 

Bondowoso. Edukais: Jurnal 

Pemikiran Keislaman, 1(2), 95-104. 

 

Hosaini, H. (2018). Pendidikan Berbasis 

Entrepreneurship:(Persepektif 

Tinjauan Sosiologi 

Pendidikan). Edukais: Jurnal 

Pemikiran Keislaman, 2(2), 102-125. 

Fikro, M. I. (2021). Negara Indonesia 

Persfektif Islam: Sebagai Bentuk 

Penguatan Wawasan 

Kebangsaan. Moderasi: Journal of 

Islamic Studies, 1(2), 165-181. 

Hosaini, H., Zikra, A., Readi, A., & 

Adhim, F. (2022). Solidaritas Sosial 

dalam Khataman Al-Qur’an Virtual 

antar Negara (Studi Fenomenologi 

pada Tradisi Kegiatan Virtual 

Tenaga Kerja Indonesia 

Mancanegara). JOURNAL OF 

QUR'AN AND HADITH 

STUDIES, 11(1), 87-104. 

Hosaini, H., Kholida, S., & Hadi, A. 

(2023). Pengembangan Pembelajaran 

PAI dengan CTL Untuk Mengurangi 

Kenakalan Siswa Di SDN 1 

Banyuputih. Jurnal Pendidikan Guru 

Madrasah Ibtidaiyah Al-Amin, 2(1), 

76-98. 

Hosaini, H., Manan, M. A., & Isnanto, D. 

(2023). Analisis Kinerja Guru 

Profesional Sertifikasi terhadap 

Kegiatan Pendidikan di Lingkungan 

Pondok Pesantren. Attractive: 

Innovative Education Journal, 5(3), 

123-128. 

Hosaini, H., Anshor, A. M., Mauliyanti, 

A., & Waziroh, I. (2023, November). 

Islamic Studies and Islamic 

Discourse. In Progress 

Conference (Vol. 6, No. 1, pp. 337-

345). 

Hosaini, H., Ni'am, S., & Mahtum, R. 

(2023, December). Penguatan Nial-

Nilai Moderasi Melalui Konsep 

Islam Rahmatan Lil Alamin di Era 

Four Point Zero. In Proceedings of 

Annual Conference for Muslim 

Scholars (Vol. 7, No. 1, pp. 85-93). 

Halim, A. (2024). OPTIMIZATION OF 

INTERACTIVE LEARNING 

MEDIA USAGE IN 

MADRASAH. Indonesian Journal 

of Education (INJOE), 4(1), 114-

127. 

Hosaini, H., Kandiri, K., Minhaji, M., & 

Alehirish, M. H. M. (2024). Human 

Values Based on Pancasila Viewed 

from Islamic Education. Al-Hayat: 

Journal of Islamic Education, 8(2), 

539-549. 

Maryam, S. (2024). STRATEGIES OF 

IMPLEMENTATION OF 

EDUCATION TECHNOLOGY IN 

MADRASAH. International Journal 

of Teaching and Learning, 2(6), 

1466-1477. 

Hosaini, S. P. (2021). MANAJEMEN 

PENDIDIKAN MADRASAH 

Integrasi antara Sekolah dan 

Pesantren. CV Literasi Nusantara 

Abadi. 

Guna, B. W. K., Hosaini, H., Haryanto, S., 

Haya, H., & Niam, M. F. (2024). 

MORALITY AND SOCIAL 

ASSISTANCE IN 

SCHOOLS. International Journal of 

Teaching and Learning, 2(2), 422-

428. 

Hosaini, H., Zainuddin, Z., Halim, A., 

Tawil, M. R., & Ifadhila, I. (2024). 

LEADERSHIP COLLABORATION 

AND PROFESSIONAL ETHICS 



Haya, Juwika Afrita, Muhamad Yazid Bustomi     ! Analisis Klaim Al-Ghazali tentang Tindakan Allah 

 

Progresif – Media Publikasi Ilmiah  73 
 

BETWEEN 

TEACHERS. INTERNATIONAL 

JOURNAL OF SOCIETY 

REVIEWS, 2(2), 460-471. 

Sanusi, I., Sholeh, M. I., & Samsudi, W. 

(2024). The Effect Of Using 

Robotics In Stem Learning On 

Student Learning Achievement At 

The Senior High 

School. Educational Administration: 

Theory and Practice, 30(4), 3257-

3265. 

Hosaini, H., Ni’am, S., & Khamami, A. R. 

(2024). Navigating Islamic 

Education for National Character 

Development: Addressing Stagnation 

in Indonesia's Post-Conservative 

Turn Era. Intelektual: Jurnal 

Pendidikan dan Studi 

Keislaman, 14(1), 57-78. 

Fitri, A. Z. (2024). Evaluation, 

Supervision, and Control (ESC) 

Strategies in Student Drop-Out 

Management in Islamic Higher 

Education. Power System 

Technology, 48(1), 1589-1608. 

Hosaini, H., & Muslimin, M. (2024). 

INTEGRATION OF FORMAL 

EDUCATION AND ISLAMIC 

BOARDING SCHOOLS AS NEW 

PARADIGM FROM INDONESIAN 

PERSPECTIVE. At-Ta'lim: Jurnal 

Pendidikan, 10(1), 107-121. 

Badruzaman, A., Hosaini, H., & Halim, A. 

(2023). Bureaucracy, Situation, 

Discrimination, and Elite in Islamic 

Education Perspective of Digital 

Era. Bulletin of Science 

Education, 3(3), 179-191. 

Hosaini, H. (2018). Strategi Guru PAI 

dalam Meningkatkan Kecerdasan 

Spiritual Peserta Didik. Edukais: 

Jurnal Pemikiran Keislaman, 2(1), 

65-83. 

Firdaus, W., Eliya, I., & Sodik, A. J. F. 

(2020). The importance of character 

education in higher education 

(University) in building the quality 

students. In Proceedings of the 

International Conference on 

Industrial Engineering and 

Operations Management (Vol. 59, 

pp. 2602-2606). 

Hosaini, S. P. I. (2021). Etika dan profesi 

keguruan. CV Literasi Nusantara 

Abadi. 

Hosaini, H. (2019). Behauvioristik Basid 

Learning Dalam Bingkai Pendidikan 

Islam Perspektif Al-

Ghazali:(Pembelajaran Berbasis 

Prilaku Dalam Pandangan 

Pendidikan Islam). Edukais: Jurnal 

Pemikiran Keislaman, 3(1), 23-45. 

Hosaini, H., & Erfandi, E. (2017). Studi 

Komparasi Konsep Pendidikan 

Karakter Menurut KH. Hasyim 

Asy’ari dan Ki Hadjar 

Dewantara. Edukais: Jurnal 

Pemikiran Keislaman, 1(1), 1-36. 

Hosaini, H., Zikra, A., & Muslimin, M. 

(2022). Efforts to improve teacher's 

professionalism in the teaching 

learning process. Al-Risalah: Jurnal 

Studi Agama dan Pemikiran 

Islam, 13(2), 265-294. 

Hosaini, H. (2020). Ngaji Sosmed Tangkal 

Pemahaman Radikal melalui 

Pendampingan Komunitas Lansia 

dengan sajian Program Ngabari di 

Desa Sukorejo Sukowono 

Jember. As-Sidanah: Jurnal 

Pengabdian Masyarakat, 2(1), 159-

190. 

Hosaini, H., & Fikro, M. I. (2021). 

PANCASILA SEBAGAI WUJUD 

ISLAM RAHMATAN LI AL-

ALAMIIN. Moderation| Journal of 

Islamic Studies Review, 1(1), 91-98. 



Haya, Juwika Afrita, Muhamad Yazid Bustomi     ! Analisis Klaim Al-Ghazali tentang Tindakan Allah 

 

Progresif – Media Publikasi Ilmiah  74 
 

Mahtum, R., & Zikra, A. (2022, 

November). Realizing Harmony 

between Religious People through 

Strengthening Moderation Values in 

Strengthening Community 

Resilience After the Covid 19 

Pandemic. In The 4th International 

Conference on University 

Community Engagement (ICON-

UCE 2022) (Vol. 4, pp. 293-299). 

Hosaini, H., & Kurniawan, S. (2019). 

Manajemen Pesantren dalam 

Pembinaan Umat. Edukais: Jurnal 

Pemikiran Keislaman, 3(2), 82-98. 

Hosaini, H. (2020). Pembelajaran dalam 

era “new normal” di pondok 

pesantren Nurul Qarnain Jember 

tahun 2020. LISAN AL-HAL: Jurnal 

Pengembangan Pemikiran dan 

Kebudayaan, 14(2), 361-380. 

Hosaini, H., & Kamiluddin, M. (2021). 

Efektivitas Model Pembelajaran 

Means-Ends Analysis (MEA) dalam 

meningkatkan Keterampilan 

Komunikasi Interpersonal dan 

Pemecahan Masalah pada mata 

pelajaran Fikih. Edukais: Jurnal 

Pemikiran Keislaman, 5(1), 43-53. 

Samsudi, W., & Hosaini, H. (2020). 

Kebijakan Sekolah dalam 

Mengaplikasikan Pembelajaran 

Berbasis Digital di Era Industri 

4.0. Edukais: Jurnal Pemikiran 

Keislaman, 4(2), 120-125. 

Zukin, A., & Firdaus, M. (2022). 

Development Of Islamic Religious 

Education Books With Contextual 

Teaching And Learning. Jurnal At-

Tarbiyat: Jurnal Pendidikan 

Islam, 5(1). 

Muslimin, M., & Hosaini, H. (2019). 

KONSEP PENDIDIKAN ANAK 

MENURUT AL-QUR’AN DAN 

HADITS. Edupedia: Jurnal Studi 

Pendidikan dan Pedagogi 

Islam, 4(1), 67-75. 

Halim, A., Hosaini, H., Zukin, A., & 

Mahtum, R. (2022). Paradigma Islam 

Moderat di Indonesia dalam 

Membentuk Perdamaian 

Dunia. JISMA: Jurnal Ilmu Sosial, 

Manajemen, dan Akuntansi, 1(4), 

705-708. 

Hosaini, H., & Samsudi, W. (2020). 

Menakar Moderatisme antar Umat 

Beragama di Desa Wisata 

Kebangsaan. Edukais: Jurnal 

Pemikiran Keislaman, 4(1), 1-10. 

Muis, A., Eriyanto, E., & Readi, A. 

(2022). Role of the Islamic 

Education teacher in the Moral 

Improvement of Learners. Jurnal At-

Tarbiyat: Jurnal Pendidikan 

Islam, 5(3). 

Salikin, H., Alfani, F. R., & Sayfullah, H. 

(2021). Traditional Madurese 

Engagement Amids the Social 

Change of the Kangean 

Society. RETORIKA: Jurnal Ilmu 

Bahasa, 7(1), 32-42. 

Undang-Undang Republik Indonesia 

Nomor 12 Tahun 2012 Tentang 

Pendidikan Tinggi. 

Yazid, Ahmad bin Yazid Abu Abdillah 

Al-Ghazwaini. Sunan Ibnu Majah. 

Bairut: Dar Al-Fikri. 

Zakariya, Yahya bin Syaraf Al-Nawawi 

Ibnu. Riyadl Al-Shalihin. Bairut: Al-

Maktab Al-islami. 

Kurniawan, S. (2020). Implikasi Ekstra 

Kurikuler Terhadap Pendidikan Agama 

Islam. Nusantara Journal of Islamic 

Studies, 1(1), 66-73. 

Hosaini, H., Waziroh, I., Heryandi, M. T., 
Muzayyanah, M., & Safitri, M. N. 
(2022, July). Pemberdayaan 



Haya, Juwika Afrita, Muhamad Yazid Bustomi     ! Analisis Klaim Al-Ghazali tentang Tindakan Allah 

 

Progresif – Media Publikasi Ilmiah  75 
 

Masyarakat Korban Letusan 
Gunung Semeru Melalui Program 
Aksi Solidaritas Kemanusiaan di 
Kabupaten Lumajang. 
In Proceedings of Annual 
Conference on Community 
Engagement (Vol. 3, pp. 767-
778). 

Sadida. Agen Perubahan. Diakses 
tanggal 11 April 2015. Melalui 
http/sadidadali.wordpress.com/
2011/05/22/agen perubahan. 

Hosaini, H., Fitri, A. Z., Kojin, K., & 
Alehirish, M. H. M. (2024). The 
Dynamics of the Islamic Education 
System in Shaping 
Character. Edukasia: Jurnal 
Penelitian Pendidikan 
Islam, 19(1), 79-98. 

 

Syadzili, H. (2015). Teori 

Atom menurut Asy’ariyyah. 

Kalimah: Jurnal Studi Agama dan 

Pemikiran Islam, 13(2), 253-272. 

Syafril, S. (2017). Pemikiran 

Sufistik Mengenal Biografi 

Intelektual Imam Al-Ghazali. 

SYAHADAH: Jurnal Ilmu al-Qur'an 

dan Keislaman, 5(2). 

Wan Ali, W. Z. K. (2004). 

Konsep perbuatan Allah (Af ‘al 

Allah) dalam pemikiran Islam, 

pengaruh dan kesannya kepada 

pemikiran umat Islam di Malaysia. 

Jurnal Pengajian Melayu, 14, 48-

63. 

Zaini, A. (2016). Pemikiran 

tasawuf imam al-ghazali. Esoterik: 

Jurnal Akhlak dan Tasawuf, 2(1), 

146-159. 

Zainimal, Z. (2021). 

Mu’tazilah dalam Lintasan Sejarah 

Pemikiran Islam. Tarikhuna: 

Journal of History and History 

Education, 3(1), 99-112. 

 


